
1 
 

Paolo Vineis, Imperial College e Accademia dei Lincei 

 

Lectio inaugurale A.A. 2026, Università di Scienze Gastronomiche, Pollenzo 

 

Cibo, ambiente e salute: siamo a un punto di svolta? 

 

Ringrazio il Presidente Carlo Petrini e il Rettore, professor Nicola Perullo, per il 

cortese invito, che mi onora. 

Nella mia presentazione farò ricorso alle mie conoscenze professionali (in campo 

scientifico) e amatoriali (in campo filosofico). Quanto dirò nella prima parte è 

incentrato sull’antropocene e le questioni che esso ci pone, teoriche e pratiche (per 

esempio il conflitto tra olismo e riduzionismo). La seconda parte è su cibo e salute e 

la terza più specificamente sulla biodiversità, biologica e culturale. 

Ci troviamo in una nuova era, definita antropocene, in cui la specie umana ha fatto 

dell’intero pianeta la sua nicchia evolutiva, abolendo la tradizionale distinzione tra 

natura e cultura: la natura è quasi completamente trasformata dalla tecnologia e 

pertanto sussunta nella categoria della cultura. Le altre specie reagiscono ai rapidi 

cambiamenti ambientali con quella che viene chiamata “plasticità fenotipica”, cioè la 

capacità di adattarsi attraverso meccanismi di risposta fisiologica ereditati da una 

generazione all’altra. Abbiamo numerosi esempi. L’incertezza nella disponibilità di 

cibo ha fatto sì che le specie animali abbiano sviluppato la capacità di immagazzinare 

calorie per le fasi di carenza; analoghi meccanismi riguardano l’adattamento ai 

cambiamenti di temperatura, agli agenti infettivi, alla fatica, ecc. La specie umana 

però è del tutto peculiare, perché la sua plasticità fenotipica non è solo biologica ma 

è principalmente tecnologica (anch’essa ereditata da una generazione all’altra): agli 

strumenti di cui dispongono le altre specie animali noi abbiamo affiancato strumenti 

tecnologici via via più complessi, fino all’attuale rivoluzione informatica. Ma la 



2 
 

tecnologia, come qualunque nicchia evolutiva, ha i suoi feedback negativi. 

L’estrazione e l’uso dei combustibili fossili, che sta alla base della rivoluzione 

industriale (e più recentemente della diffusione della plastica, un’altra rivoluzione) ha 

consentito un enorme balzo in avanti adattativo, ma ha anche avuto le drammatiche 

conseguenze per l’ambiente che oggi osserviamo. Conseguenze che devono la loro 

gravità non solo al fatto che hanno un impatto negativo sulla salute, ma soprattutto 

perché questo impatto è profondamente diseguale. 

Le minacce per la salute oggi non vengono da cause prossime a noi, ma largamente 

da cause remote, distali: il cambiamento climatico, le pandemie, perfino le guerre. In 

questo contesto, diventa difficile identificare i responsabili: certo, i produttori di 

petrolio, ma in realtà è l’intero sistema della produzione e del consumo ad essere 

coinvolto nella crisi ambientale. Non per nulla gli esperti hanno incertezze nello 

stabilire quali sono le grandi minacce (e pertanto le priorità) oggi: il cambiamento del 

clima? La carenza di acqua? La resistenza agli antibiotici? La perdita di biodiversità? 

Le diseguaglianze? Infatti gli esperti hanno coniato il termine di “policrisi”, e il 

giurista Luigi Ferrajoli ha parlato di “crimini di sistema” per sottolineare il fatto che 

non c’è, nella crisi attuale, nel mondo delle imprese multinazionali anonime, un 

responsabile facilmente identificabile sul piano morale e penale.  

Se è difficile identificare i responsabili e dunque i doveri violati, diventa difficile 

anche parlare dei diritti corrispondenti. Veniamo da un mondo in cui i diritti erano 

sanciti da documenti d’alto livello, come la Dichiarazione Universale dei Diritti 

dell’Uomo del 1948, e la nostra Costituzione. Documenti che venivano 

dall’Illuminismo, da Kant, ma che furono consolidati perlopiù in seguito a gravissime 

crisi come la Seconda Guerra Mondiale. In questo filone kantiano-illuministico, 

Norberto Bobbio ha posto l’accento sulla storicità dei diritti, che sono frutto delle 

lotte di gruppi sociali (“la natura umana si identifica con quella degli appartenenti a 

una determinata classe” secondo le sue parole). Questo vale in particolare per i 

“diritti positivi”, riferiti cioè a particolari categorie di persone, tutti affermatisi grazie 



3 
 

a battaglie culturali e politiche, fino a includere di recente anche gli animali e 

l’ambiente. 

Bobbio si interroga (con Kant) se vi sia progresso nell’umanità, dove il progresso è 

caratterizzato dai due attributi di continuità e irreversibilità. Si può dire che 

sicuramente c’è progresso scientifico e tecnico, ma non si può dire che ci sia 

progresso morale. Quest’ultimo è ondivago, e se c’è viene con molto ritardo rispetto 

alle trasformazioni tecnologiche. Questo è il punto. Talvolta si ha la sensazione che 

la tecnologia sia ineluttabile, un fenomeno di “autopoiesi” che procede per conto 

suo (o meglio procede per un processo di mutazione – le invenzioni – e selezione – 

il mercato).  Il progresso morale viene molto a posteriori, spesso debole e più teorico 

che pratico: pensiamo a quanto della Costituzione è lettera morta. Le stesse 

modifiche degli articoli 9 e 41, introdotte nel 2022 e che introducono il diritto a un 

ambiente pulito e addirittura alla biodiversità e agli ecosistemi, sono solo debolmente 

vincolanti. La discussione di Bobbio dei diritti umani è incentrata sul passaggio 

storico da una morale ispirata al dovere (e dunque fondata sulla legge e sul ruolo 

dello Stato) a una concezione ispirata ai diritti e dunque fondata sull’individuo (a 

partire essenzialmente dalla Rivoluzione Francese). Come porre l'individuo della 

Rivoluzione Francese all'interno di un pianeta caratterizzato da molteplici 

interdipendenze? Nel mondo attuale, e nella prospettiva di Ferrajoli, come si può 

parlare di diritto all’ambiente? Ferrajoli esprime un contesto in cui tutto è 

interconnesso nel mondo ipertecnologico, e la mitigazione di una parte delle 

conseguenze negative – come l’aumento di temperatura - dipende da interventi 

sistemici e non solo locali né individuali.  L'autodeterminazione kantiana così come 

la nozione di autonomia individuale si ispirano alla necessità di difendere l'individuo 

da interferenze esterne oppressive, cioè di permettergli di realizzare i propri progetti 

di vita. L'interdipendenza planetaria si basa invece sulla nozione di dipendenza e non 

su quella di autonomia. Per portare avanti una vita individuale o comunitaria con 

caratteristiche di salubrità dobbiamo oggi comprendere la nostra dipendenza da 



4 
 

risorse ambientali di vario tipo e natura, come ad esempio cibo con caratteristiche di 

biodiversità. 

Non solamente oggi il pianeta manifesta una “policrisi”, ma anche il filone illuminista 

kantiano ha un numero decrescente di seguaci. Ad esso si è affiancato un filone 

sempre più rumoroso e influente, che possiamo definire populista. Esso mira ad 

abolire o ridimensionare il ruolo dello Stato e degli organismi internazionali e 

accomuna anarchici come Robert Nozick e reazionari come Trump e Bob Kennedy 

Jr. Nozick ha proposto il concetto di Minarchy (lo Stato minimo), che corrisponde 

a una massimizzazione della responsabilità individuale nel difendere la salute (no ai 

vaccini obbligatori, no ad altre costrizioni di tipo sanitario). L’idea di Nozick  è che 

la democrazia si regge sulla libera competizione tra cittadini, e per chi soccombe può 

provvedere la carità lasciata alla libera iniziativa. In questo senso Nozick è un 

anarchico di destra, rappresentato oggi nel governo degli Stati Uniti dal Ministro 

della salute. Le posizioni populiste odierne trovano largamente le loro radici nei 

movimenti romantici che nacquero proprio in opposizione all’Illuminismo. Non 

posso dilungarmi ma abbiamo avuto un anarchico anche nella scienza, Feyerabend, 

propugnatore – peraltro con buoni argomenti – della tesi che qualunque metodo va 

bene (“anything goes”) purché raggiunga lo scopo.  

Perché dare spazio ai populisti nella mia argomentazione? Intanto perché il 

fenomeno è troppo importante per essere ignorato, ed evidentemente esprime 

qualcosa di molto profondo. Ma soprattutto perché dobbiamo riconoscere che c’è 

una larga sovrapposizione tra certe loro tesi e argomenti che noi stessi (mi riferisco 

alla scienza) proponiamo. Non certo l’opposizione ai vaccini, ma la critica del 

riduzionismo scientifico, la ricerca di nature-based solutions, ecc. Se guardate il sito di 

MAHA (Make America Healthy Again) troverete molti punti in comune con 

argomenti accettati dalla scienza, in particolare in ambito ambientale (non solo 

ambientalista).  Questo merita certamente una riflessione. 



5 
 

Il problema è che insieme all’Illuminismo è in crisi anche una concezione della 

scienza, che abitualmente chiamiamo riduzionismo e che ha la massima espressione 

nel paradigma secondo cui per ogni problema c’è una molecola che lo risolve (meglio 

ancora, una coppia molecola-recettore). Premetto subito che mentre il vecchio 

muore il nuovo non è ancora pronto a sostituirlo. In altre parole, non pretendo che 

siano ancora disponibili soluzioni alternative, se non embrioni di esse, e non credo 

nelle soluzioni spesso presentate come risolutive e definite olistiche. Merita qui fare 

due esempi. 

Il primo esempio è sulle nature-base solutions nella coltivazione del riso. Le risaie 

costituiscono l’habitat ideale per le zanzare del genere Anopheles (vettori della malaria) 

e le lumache del genere Biomphalaria e Bulinus (vettori della schistosomiasi). La malaria 

e la schistosomiasi sono due delle infezioni parassitarie umane più diffuse a livello 

globale, e le aree di coltivazione del riso spesso coincidono con le zone ad alta 

trasmissione di queste malattie. Allo stesso tempo, il riso è un pilastro della sicurezza 

alimentare globale, fornendo nutrimento essenziale e mezzi di sussistenza a miliardi 

di persone. Un altro problema è che la coltivazione del riso contribuisce forse per 

l’8% alle emissioni di gas serra, attraverso la produzione di metano da parte dei 

batteri che proliferano nell’acqua.  

Come spesso avviene, abbiamo di fronte una grave contraddizione: se vogliamo 

sfamare l’umanità (in crescita demografica) dobbiamo coltivare più riso, ma questo 

contrasta con la diffusione dei rischi di malaria e schistosomiasi, e con le emissioni 

di metano. In più si considerino i pesticidi, usati per contrastare i vettori delle 

malattie ma tossici per altre specie con il conseguente squilibrio degli ecosistemi.  

Tuttavia sperimentazioni controllate hanno mostrato che nature-based solutions 

possono essere efficaci, ottenendo quattro obiettivi in un colpo solo: aumentare la 

produttività, ridurre i rischi di malaria e schistosomiasi, ridurre le emissioni di metano 

e potenzialmente abolire i pesticidi. L’approccio proposto consiste nel cambiare il 

ciclo di inondazione delle risaie, lasciando una fase secca intermedia, che impedisce 



6 
 

ai batteri produttori di metano di proliferare. Un secondo elemento è l’introduzione 

di pesci nelle risaie come già fatto tradizionalmente in Cina; e l’introduzione di 

anatre. Entrambi i gruppi di animali si nutrono di larve e insetti, e portano a una 

bonifica dei vettori delle malattie infettive. Il fatto che questa strategia “win-win” sia 

stata sperimentata con successo in sperimentazioni agricole lascia sperare che non si 

tratti solo di un “wishful thinking” di tipo olistico. 

Il secondo esempio riguarda il cibo, e ancora la coppia riduzionismo-olismo. Diverse 

ricerche, comprese le nostre (diapositiva 1) mostrano che un aumento della varietà 

di specie (biodiversità) nella alimentazione può prevenire le malattie croniche. La 

biodiversità alimentare è solo una delle dimensioni delle proprietà nutrizionali degli 

alimenti. Esistono numerosi studi epidemiologici su alimenti, gruppi alimentari o 

modelli alimentari e malattie non trasmissibili, che hanno portato alla definizione di 

linee guida nutrizionali. Queste linee guida si concentrano abitualmente su cibi come 

carne rossa, frutta, verdura, grassi o zuccheri aggiunti, e le associazioni 

epidemiologiche con le malattie vengono interpretate in termini di adeguatezza ed 

equilibrio tra nutrienti, micronutrienti, elementi, composti bioattivi, ecc.   

Tuttavia, come sottolineato da Fardet e Rock, ci sono molte altre caratteristiche degli 

alimenti che influenzano i loro effetti sulla salute, tra cui il grado di lavorazione, che 

ne modifica la consistenza e la tessitura, e le interrelazioni tra i componenti. Questo 

è stato concettualizzato attraverso il concetto 3V (Vrai, Végétal, Varié o Vero, Vegetale 

e Vario), volto a proteggere la salute globale soddisfacendo tutte le esigenze 

nutrizionali. Il punteggio 3V (cioè l'adesione a una dieta povera di alimenti ultra-

processati (UPF), ricca di alimenti vegetali e con un'elevata varietà di specie 

alimentari nel corso dell'anno) è stato recentemente associato a una riduzione del 

27% del rischio di cancro del colon-retto in un nostro studio (diapositiva 2).  

Secondo i nuovi nutrizionisti, i costituenti alimentari vengono abitualmente 

destrutturati dalla produzione industriale, che tende a separare i componenti e a 

ricostruirli in altri modi, in quelli che vengono chiamati UPF. La dieta mediterranea, 



7 
 

al contrario, è stata suggerita come esempio di dieta equilibrata, sana e sostenibile 

(diapositiva 3). Oltre ad offrire alimenti sani e nutrienti, promuove la biodiversità in 

quanto comporta la crescita di un numero maggiore di specie, sottospecie e varietà 

di piante alimentari. Una dieta di questo tipo, che utilizza l'intera gamma della 

biodiversità, ma la valorizza anche, può costituire un esempio di varietà alimentare e 

conseguente sicurezza nutrizionale. 

Questi due esempi suggeriscono che la dicotomia riduzionismo-olismo consente 

anche soluzioni intermedie, e la tensione fra le due può essere fruttuosa ed euristica. 

I nuovi esperti di nutrizione come Scrinis e Fardet conducono esperimenti e 

osservazioni scientifiche seguendo canoni metodologici tradizionali ma sviluppano 

anche concezioni nuove, fuori dalla tradizione. Anche per gli aspetti ambientali, le 

nature-based solutions possono e debbono essere sottoposte a test come le 

sperimentazioni randomizzate quando si ritiene che queste siano utili e opportune. 

Quello accennato può essere un modo per superare la crisi di approcci troppo limitati 

e di breve respiro che troviamo in diversi campi, basati sull’aspettativa che ogni 

problema abbia una molecola per soluzione. Questo atteggiamento è in realtà 

antiscientifico, perchè tralascia di considerare la co-evoluzione della specie umana 

con le altre specie, e il fenomeno della “ridondanza”, cioè del fatto che le vie 

metaboliche e molecolari per risolvere un certo problema in natura sono sempre 

molteplici, un meccanismo evolutivo di protezione.  

Nel titolo accennavo al fatto che ci troviamo a un punto di svolta. Così è se 

ascoltiamo Rockstrom a la sua teoria dei limiti planetari, molti dei quali sono già stati 

superati. La svolta implica che riconosciamo che il paradigma “un problema-una 

molecola”, che si applica all’agricoltura (i pesticidi), alle malattie (una molecola per 

ogni recettore), addirittura al cambiamento climatico se seguiamo la strada scellerata 

della geoingegneria, ha portato a una situazione insostenibile: la resistenza agli 

antibiotici, l’epidemia di obesità, l’impoverimento dei suoli agricoli, la riduzione deli 

impollinatori, in generale la crisi ambientale. Insieme alla perdita di biodiversità 



8 
 

naturale, e con questo concludo, vorrei anche accennare alla perdita di diversità 

culturale. Non si sa che cosa rientrerà nella mega-enciclopedia della intelligenza 

artificiale, ma è certo che essa sarà selettiva. C’è da sperare che ci rientrino anche 

visioni pluralistiche, quelle che consentono prospettive nuove ed euristicamente 

efficaci, anzichè la riproposizione di vecchi paradigmi. E le conoscenze tradizionali 

delle popolazioni del mondo: non è affatto detto che funzionino, ma merita metterle 

alla prova. 

 

Ringraziamenti: ringrazio il professor Luca Savarino per i fruttuosi scambi di idee e 

Flavio D’Abramo per i commenti al testo. 

 


